
Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

7 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.В. СКВОРЦОВ 
 

ВВЕДЕНИЕ 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ И ИНФОРМАЦИЯ:  

ПАРАДИГМЫ ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ 
 

Очередной выпуск ежегодника «Человек: Образ и сущность» 
посвящен проблеме отношения гуманитарного знания и информа-
ции, их взаимодействия и влияния на эволюцию цивилизации. Эту 
проблему можно было бы рассматривать как частный случай от-
ношения знания и информации в контексте информации как «свер-
нутого знания». В этом случае проблема состоит лишь в том, чтобы 
добиваться соответствия информации содержанию знания, фактам 
и принципу полноты, решать технические проблемы обработки по-
лученной информации, структуры ее размещения в базах данных, 
обеспечения комфортного доступа к ним со стороны пользователя. 
Все это – составная часть естественного и постоянного процесса 
развития и совершенствования информационной инфраструктуры 
современной цивилизации. 

Соответствие информации и знания становится проблемой 
тогда, когда выявляются следствия использования механизмов ин-
формации в целях достижения гегемонии, когда возрастающие 
технические возможности информации рассматривают в качестве 
тотального интеллектуального прогресса, обусловливающего неиз-
бежность «отмирания» универсальных социально-правовых и 
нравственных норм цивилизации. В этом случае обнаруживаются 
противоречия между пониманием функций информации и гумани-
тарным знанием. Но возможно ли разрешение противоречий между 
информацией и гуманитарным знанием? Чтобы ответить на этот 



Введение 

 

8

вопрос, необходимо принять во внимание специфику гуманитарно-
го знания.  

Гуманитарное знание формируется на основе цивилизацион-
ного самосознания или посредством исторически складывающихся 
традиций, имеющих смысловой, а не технический характер. Смыс-
лы определяют и парадигмы воздействия гуманитарного знания на 
массовое сознание. 

Можно выделить три основные парадигмы такого воздейст-
вия.  

Первая характеризуется специфической суггестией, внуше-
нием открытых духовной элитой общества высших принципов ци-
вилизационного самосознания. Суггестия исторически обретает две 
основные формы: мифологически-религиозную и форму универса-
лий разума. 

Принципы определяют механизмы влияния «сверху вниз» на 
массовое самосознание, придавая ему характер знания высших 
смыслов жизни. Культура в этом смысле есть путь преодоления 
жизненных установок профанного сознания, формирования истин-
ного образа жизни. 

Другая сторона этой медали – уход массового сознания в 
виртуальную реальность, реальность «не от мира сего», которая в 
конечном счете превращается в утопический ориентир жизни.  

Вторая парадигма обращена к реалиям земной жизни и  
вырастает из этих реалий. Она может обретать форму информаци-
онно-манипулятивной культуры как процесса создания профессио-
налами вещных реалий и определенной направленности информа-
ционных воздействий для детерминации заданного массового 
поведения. Это – парадигма воздействия «снизу вверх», возникаю-
щая как альтернатива распадающимся механизмам суггестии 
«сверху вниз».  

Культура, легитимизирующая приоритет сознания, форми-
рующегося в повседневной реальности, и опирающаяся на это соз-
нание, обозначает тенденции раздвоения гуманитарного знания. С 
одной стороны, возникают оправдания массовой культуры, китча, 
требований, рассчитанных на широкую продажу, апология вуль-
гарного языка литературы, цитатного характера искусства. Все  
эти явления коррелируют с информационно-манипулятивной куль-
турой. 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

9 

С другой стороны, все более широкое вхождение культуры в 
повседневную жизнь оказывает воздействие на производство това-
ров, научно-технические процессы создания новых образцов  
машин и механизмов, на формирование городской среды. Возника-
ет новая профессионально оформленная реальность профанной 
жизни. 

О третьей парадигме можно говорить как о назревающей по-
требности времени. Эта парадигма характеризуется соединением 
информационной культуры с духовным содержанием цивилизаци-
онного самосознания. 

Она опирается на теорию поля истины, соединяющую истину 
факта, истину универсального принципа и истину успеха историче-
ского творчества, и отвечает новым назревшим потребностям  
ситуации цивилизационного взаимодействия в условиях глобали-
зации. 

Различие этих парадигм предопределяет и различия в истол-
ковании критериев истинности знания. Истинность содержания 
первой парадигмы определяется его соответствием высшей идее, 
которая обретает сакральный характер. Истинность содержания 
второй парадигмы зависит от его соответствия эмпирическим реа-
лиям жизни и причинного воздействия определенным образом 
выстроенных фактов и практических действий на сознание челове-
ка и нужную направленность характера его поведения, в конечном 
счете на достижение коммерческого успеха. 

Истинность содержания третьей парадигмы определяется его 
соответствием сущности цивилизационной субстанции, субъект-
объектной реальности, как исторически сложившихся форм соот-
ветствий между человеком и природой, человеком и другим чело-
веком, задачам сохранения и совершенствования цивилизацион-
ной гармонии. 

Эта парадигма позволяет рассматривать действительное че-
рез призму определения цивилизационного реального и виртуаль-
ного как возможности самосохранения цивилизации, ее нормаль-
ной позитивной эволюции и возможности реального самовозвы-
шения человека. Вместе с тем она позволяет оценивать позитивную 
или деструктивную роль действующих субъектов с точки зрения 
цивилизационной перспективы. 



Введение 

 

10

В рамках этих парадигм и обретают реальный смысл теоре-
тические проблемы взаимодействия гуманитарного знания и ин-
формации.  

В ХХ в. в силу обострения классовых противоречий и си-
туации «горячих войн» и «холодной войны» на передний план вы-
двинулась проблема связи теории культуры и политических инте-
ресов. 

Какие плоды порождает эта связь с точки зрения направле-
ний эволюции современной цивилизации? 

Это – не праздный вопрос, поскольку на переломе веков от-
четливо выявляется новая функция гуманитарного знания, ключе-
вая роль культурного и информационного влияния на механизмы 
утверждения глобальной гегемонии. 

В этом проявляется и сходство с ситуацией XX в. и вместе с 
тем отчетливо фиксируется определенная специфика XXI в. XX век 
характеризуется противостоянием двух общественных систем, 
имеющих классовый смысл. Соответственно борьба за гегемонию 
определялась классовой теорией, несущей в себе толкование смыс-
ла исторического бытия. 

В XXI век мир входит без противостояния противоположных 
общественных систем. Соответственно происходит смена теорети-
ческого хронотипа, понимания условий, определяющих содержа-
ние и форму цивилизационной истины.  

И здесь возникает ключевой вопрос: как эта истина относит-
ся к феномену международного терроризма и неспровоцированной 
агрессии? Ведь в том и другом случае субъект апеллирует к необ-
ходимости собственного выживания.  

Выживание диктует свою интерпретацию высших историче-
ских смыслов. Соответственно традиционные представления о 
высших исторических смыслах как цели политики начинают вы-
тесняться концепциями «биовласти», т.е. механизмов господства 
самого сильного и разработкой технологий влияния путем исполь-
зования механизмов массовой информации. Возникает и философ-
ская легитимизация этих тенденций. Как следует оценивать эти 
тенденции в контексте опыта ХХ в., той цивилизационной катаст-
рофы, которая имела свои философские корни? 

Духовная сила философии определяется ее способностью 
оказывать воздействие на тип мышления, на внутренние установки 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

11

жизни цивилизационного субъекта, способного наращивать своей 
энергией и мудростью потенциал цивилизации, нейтрализуя угро-
зы ее самодеструкции. Как известно, доминирующей философией 
ХХ в. стала аналитическая философия, продолжающая линию 
позитивизма, создающая культ факта и сокрушившая метафизику 
во всех ее проявлениях. Именно аналитическая философия при-
своила себе знак «научного качества». И это означало, что она вме-
сте с тем претендует на формирование точного языка науки и сво-
бодного от всяких иллюзий цивилизационного самосознания, 
получающего в свое распоряжение верный компас решения всех 
основных человеческих проблем. Аналитическая философия, одна-
ко, не смогла подойти к решению проблемы цивилизационной ка-
тастрофы ХХ в. 

Философия сегодня призвана дать самокритичный ответ на 
собственный вопрос. И способность к такому ответу – это знак зре-
лости гуманитарной мысли. Иначе возникшие мнения о «круше-
нии» философии могут восприниматься как истина.  

Беспрецедентные возможности современной информацион-
ной техники создают иллюзию, будто информационный прогресс 
сам по себе может успешно решать не только технологические, но 
и гуманитарные проблемы. Поэтому, как кажется, в решении про-
блемы сохранения цивилизации во всем многообразии ее культур-
ных проявлений можно обойтись и без философии и гуманитарно-
го знания вообще. На самом деле, процессы распространения 
инфотелетехнологий преобразуют и культуру, и экономику.  
Максимизация сверхприбыли требует использования новых транс-
индивидуальных образований, организации населения и рынков, 
предполагающих формирование мультикультурного общества, пе-
рехода от понятия власти как доминирования к влиянию на внут-
ренние мотивы поведения людей. Однако формируют ли эти про-
цессы сами по себе социальную культуру, опирающуюся на 
понимание современной глобальной ситуации и тех угроз, которые 
она в себе несет, на знание той направленности конкретных дейст-
вий и образа жизни современного человека, которые обеспечивают 
самосохранение цивилизации и нормальный ход ее эволюции? Эта 
фундаментальная проблема гомеостаза цивилизации требует соче-
тания знания, опирающегося на точную науку, с гуманитарным 
знанием, с нравственными принципами, обеспечивающими гармо-



Введение 

 

12

нию различий. Информационный прогресс не ставит перед собой 
задачи гомеостаза цивилизации. Он культивирует механизмы  
формирования имиджа привлекательности. Имидж привлека-
тельности политики, бизнеса, национальных лидеров, культуры 
определяется умением создать впечатление. Очевидно, однако, 
что информационные механизмы создания впечатления могут об-
ретать превращенную форму борьбы за мировую гегемонию, а 
вместе с тем и целеустремленного искажения массового понимания 
цивилизационной сущности происходящих процессов. Вполне по-
нятно и объяснимо стремление любой власти избежать отталки-
вающего впечатления о себе в мире. Однако если цель власти – 
стать мировым гегемоном, то в этом случае такое естественное 
стремление сочетается со стремлением создать отталкивающее 
впечатление о действиях своих противников. И это становится об-
щим правилом.  

Особенно отчетливо несовпадение информационной реаль-
ности и действительности проявляется в контексте фактической 
реальности терроризма и неспровоцированной агрессии и их  
информационного сопровождения. Именно в этом контексте  
возникают устойчивые образы различений по типу милитаристской 
логики «друг/враг», использующей современные средства техноми-
фологизации политики. При этом сохраняется мотив – удержание и 
укрепление информационной гегемонии в мире. Этот доминирую-
щий мотив реализуется в новой цивилизационной ситуации, когда 
возникает реальность всемирного «плавильного котла», возрастает 
роль гендерных, расовых проблем, проблем субкультуры, происхо-
дит рекомпозиция многих национальных и международных инсти-
тутов. 

Гуманитарное знание начинает все более определенно осво-
бождаться от доминирующего влияния классового подхода. Классы 
не исчезли. Они остаются реальностью общественной жизни. Од-
нако ситуация классов радикально меняется. Классы выживают в 
современном мире, если начинают следовать культуре компромис-
са, императиву выживания страны, государства при сохранении 
цивилизации как целого. В связи с этим возникают попытки дать 
новую интерпретацию идеи культурной гегемонии, выдвинутой в 
прошлом веке Антонио Грамши. Идея культурной гегемонии была 
своеобразной ревизией классического с марксистской точки зрения 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

13

классового подхода, поскольку подразумевала приоритет духовно-
го соединения различных классов в решении социальных задач. 
Однако здесь сохранялся и классовый подход к проблеме, поиск 
общности интересов классов и прежде всего экономических и по-
литических интересов, имея в виду их противостояние политике 
властвующей элиты. 

При этом, естественно, не учитывалась реальность цивили-
зационной субстанции, которая соединяла собой все классы об-
щества и все страны.  

В современной ситуации идея культурной гегемонии обрета-
ет «второе дыхание». Она рассматривается в контексте набираю-
щих силу контргегемонистских, антиглобалистских движений,  
альтернативных образов жизни, противостояния обезличивающей 
власти тотальной коммодификации. Какой практический смысл 
несет идея культурной гегемонии в современных условиях и како-
вы следствия ее утверждения? Идея культурной гегемонии может 
иметь различное содержание. Либо она несет четкий смысл ут- 
верждения приоритета общих, универсальных цивилизацион- 
ных ценностей, либо она несет практический смысл легитимиза- 
ции сохранения различных форм привилегированного образа  
жизни, которые требуют нарастающего потребления мировых ре-
сурсов.  

Чтобы легализовать идею «глобальной привилегии», необхо-
димо преодолеть «философскую инерцию» сократической культу-
ры, на которую традиционно опиралась западная цивилизация. Со-
кратическая культура опирается на признание приоритета идеи 
общего блага, блага для всех, а не только для избранных. Теперь же 
приоритет блага для избранных следует представить как необхо-
димое условие, без которого невозможно решить проблему выжи-
вания. В этом случае социальное самосознание будет опираться не 
на понятия общей нравственности и прав человека, а выводиться из 
биополитической характеристики населения. 

Легализация глобальной гегемонии в качестве «истины» вы-
живания логически приводит к виртуальному оправданию любого 
жертвоприношения, в том числе и такого, сравнительно с которым 
явления геноцида и холокоста XX в. покажутся детскими забавами. 
Теоретическая легитимизация такой операции в качестве первого 
шага требует освобождения гуманитарного знания от «антропоцен-



Введение 

 

14

трической иллюзии». Соответственно возникает необходимость 
семантической подготовки «нормального» восприятия человече-
ского жертвоприношения. 

В XX в. были легитимизированы две основные формы такой 
семантической подготовки. Это – деление «враг народа» versus 
«слуга народа» и «высшая раса» (paса господ) versus «низшие ра-
сы» (недочеловеки). И такая семантическая подготовка «работала» 
достаточно эффективно. Информация выстраивалась в соответст-
вии с основными направлениями этой подготовки. Так стали фор-
мироваться «достаточные основания» создания механизмов массо-
вого уничтожения людей как «материала», якобы негодного для 
строительства «идеального» общества. Тем самым свободное от 
«антропоцентрической иллюзии» гуманитарное знание в действи-
тельности покидает поле цивилизационной истины. 

Но возможен ли и нужен ли ее возврат на это поле в условиях 
бурного информационного прогресса? Разве нельзя заменить  
любую философию полнотой информации и способностью  
ее адекватной обработки? Логика здесь ясна: человек, вооружен-
ный полнотой точного знания, не может встать на ложный путь 
самодеструкции. Он пойдет единственно правильным путем. 
Именно таким образом кажется возможным закрыть ящик Пандо-
ры, укротить выпущенные из него философией политического 
прагматизма грозные стихии. Проблема, однако, состоит в том, что 
информация, даже при всей ее полноте, не определяет собственно-
го смысла.  

Традиционно истину высшего смысла открывал народу про-
рок, который черпал знание от Высшего существа. С торжеством 
самостоятельности человека истина пути стала ассоциироваться с 
самостоятельным выбором народа. Это и есть основание легитим-
ности демократии. Теперь глас народа считается гласом Бога. 

Однако с торжеством информационного общества самостоя-
тельность выбора народа становится сомнительной.  

Каковы же следствия этой несамостоятельности? Это – 
внешняя синхронизация массового сознания. Стихия массового 
сознания воспринимает цивилизационную синхронизацию как 
продукт утверждения гегемонии доминирующей культуры. 

Между тем если гегемония, как полагал Мишель Фуко, озна-
чает подвижное в меняющихся обстоятельствах производство и 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

15

воспроизводство неравных отношений власти, то тогда гегемония 
доминирующей культуры сама превращается в механизм произ-
водства и воспроизводства неравных отношений власти. Неравные 
отношения власти предопределяют формирование информации в 
качестве фактора утверждения ее духовной гегемонии, без которой 
власть в конечном счете становится недействительной. Это и пре-
допределяет неизбежность противоречия между данным форматом 
информации и истиной. 

Это противоречие «снимается» механизмами информацион-
но-манипулятивной культуры. 

Профессионально сформированная информационно-манипу-
лятивная культура обладает и общими и вместе с тем специфиче-
скими качествами, диктуемыми своеобразием политической ситуа-
ции и технических средств.  

Определяющим общим качеством информационно-
манипулятивной культуры является ее приоритетная ориентиро-
ванность на достижение политического успеха, конкретных 
практических целей. В итоге происходит подчинение истины 
утилитарному подходу. Как отмечал Жан Бодрийяр, те правила, в 
соответствии с которыми отделяется истинное от ложного, в сред-
ствах массовой информации начинают исчезать. 

Наглядно это проявляется в ситуации военного противобор-
ства. Достижение внутренней моральной поддержки агрессивных 
действий является ключевым условием победы. В этом контексте 
полагается естественным использование стереотипов и ярлыков, 
которые в условиях обострения ситуации образуют основные бло-
ки, формирующие негативный образ противника. И вместе с тем 
они не соответствуют объективным знаниям о сущностных свойст-
вах удаленной цивилизации.  

Современные средства информации, особенно крупнофор-
матное телевидение, позволяют манипулировать общественным 
мнением, используя эффект присутствия и участия населения в 
войне. Это достигается путем умелого показа боевых действий  
своей армии. Население оказывается психологическим участником 
сражений. Победа «своих» во что бы то ни стало, любой ценой 
воспринимается как условие выживания. Позиция «соучастника» 
войны отодвигает на второй план проблему истинных мотивов и 
целей войны.  



Введение 

 

16

Эволюция средств массовой информации оказывает влияние 
и на трансформацию сущности и функций культурной гегемонии. 
Культурная гегемония определяется не высшими духовными  
достижениями, а способностью формировать отношения доми- 
нирования, внушения культурных стандартов независимо от их ка-
чества. 

Рождение такого рода страны-сюзерена становится возмож-
ным лишь в условиях господствующих позиций в системе инфор-
мационных взаимодействий. Именно господствующие позиции по-
зволяют применять тон превосходства, включающий две основные 
составляющие: во-первых, мягкий язык «советов», направленных 
на установление «правильных» экономических отношений, на «со-
вершенствование» демократии, «улучшение» ситуации с правами 
человека и свободой мысли; во-вторых, демонстрацию «морально-
го превосходства», основанного на освещении «закрытых тем», 
противоречащих официальной точке зрения, претендующих на на-
учность выводов и их тенденциозном осмыслении, позволяющем 
ввести потенциального соперника в международных отношениях в 
заблуждение относительно понимания своей действительной си-
туации, тем самым мешая ему воспользоваться теми реальными 
преимуществами, которыми он обладает. 

В том случае если мягкий язык «советов» не приносит нуж-
ных результатов, доминирующим методом языка в отношении со-
перника становится обвинение, а не размышление, не анализ и 
описание сущности реальной ситуации. Логико-дискурсивное раз-
мышление уступает место активной мобилизации чувств для дос-
тижения конкретной практической цели и единообразия поведения 
в данной конкретной ситуации, здесь и теперь. 

Тем самым механизмы современной информационной дея-
тельности позволяют превращать нематериальные факторы в эф-
фективное средство материальных трансформаций общества. Не 
случайно некоторые теоретики рассматривают современную ин-
формационную политику как специфическую форму ведения вой-
ны. В связи с этим обращает на себя внимание синхронизация ин-
формационных акций не только стран – союзников по военным 
блокам, но и государственных органов с политическими группи-
ровками, организациями гражданского общества, отдельными  
деятелями культуры стран реальных или потенциальных геополи-



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

17

тических соперников. Вырабатываются формы взаимодействия, 
напоминающие стратегические цели и тактические хитрости воен-
ных операций. Здесь правомерно использование таких понятий, как 
«сетевая война» или «кибервойна»1. Главное – это совпадение с 
теми целями, которые традиционно ставятся пред военными дейст-
виями: парализовать волю соперника и заставить его следовать чу-
ждым для него интересам. Соответственно и осуществляются ин-
формационные акции с целью захвата влияния в мировом 
геополитическом пространстве, привлечения на свою сторону со-
юзников глобальных соперников, дестабилизации их внутреннего 
положения для приведения к власти скрытой «пятой колонны» с 
последующим захватом в стране ключевых экономических и поли-
тических сфер влияния. 

Таким образом, механизмы информационно-манипулятивной 
культуры органически соединяются с механизмами утверждения 
гегемонии власти.  

Однако можно ли утверждать, что гегемония власти – это не-
изменная реальность жизни? 

С таким утверждением согласятся не все. 
Как отмечает директор Центра культурологических исследо-

ваний Голдсмит-колледжа Лондонского университета Скотт Лэш, 
для культурологических представлений концепция гегемонии име-
ла поворотный смысл с момента их формирования. Но этот смысл 
сохраняется лишь для определенной эпохи. И эта эпоха, полагает 
Скотт Лэш, начинает подходить к своему завершению2.  

Соответственно власть вынуждена менять механизмы управ-
ления массовым сознанием. Лэш выделяет два типа власти. Для 
эры гегемонии характерно понимание власти как власти А над В, 
способности заставить другого делать то, что в иной ситуации он 
не стал бы делать. 

Для эры постгегемонистской на передний план выходит вто-
рой тип власти, связанный не столько с доминированием, сколько с 
изобретательностью, которая действует не как механизм, а как сама 

                                           
1 Terranova T. On information warfare, bio-racism and hegemony as noopolitics // 

Theory, culture a. society. – L., 2007. – Vol. 24, N 3. – P. 131–132. 
2 Lash S. Power after hegemony: Cultural studies in mutation? // Theory, culture 

a. society – L., 2007. – Vol. 24, N 3. – P. 55.  



Введение 

 

18

«жизнь». И это – важное неовиталистское измерение постгегемо-
нистских культурологических исследований. 

Лэш считает, что экстенсивная власть или экстенсивная по-
литика вытесняется политикой интенсивности, что означает: пере-
ход от «эпистемологического» режима власти к «онтологическо-
му»; сдвиг власти от гегемонистского модуса «власти над» к 
интенсивному понятию «власти снизу»; сдвиг от власти и политики 
в терминах нормативности к режиму власти, более основанному на 
«фактичности». Это – общий переход от норм к факту в политике.  

Все это вместе взятое определяет переход к интенсивному 
режиму коммуникации1.  

В этом контексте Лэш воспроизводит концепцию Уолтера 
Бенджамина, противопоставляющую эпистемологический и семио-
тический язык суждения онтологическому языку творчества, его 
рассуждения о противостоянии семиотического языка каббалисти-
ческому, физического метафизическому, экстенсивного интенсив-
ному. Хотя язык сохраняется в качестве вечного аспекта постгеге-
монистских культурологических исследований, однако, считает 
Лэш, он становится все более онтологическим и все менее семио-
тическим или эпистемологическим2. 

Онтологический режим влияния на сознание человека озна-
чает вытеснение доминирующей функции смысла слова домини-
рующей функцией смысла вещей – автомашин, рекламы, огней 
городов, витрин, ассортимента товаров на формирование предпоч-
тений человека, его реакций на динамичную смену ситуаций.  
Поведение человека характеризуется известной связкой «стимул – 
реакция». Соответственно происходит изменение режима гегемо-
нии. Если ранее, по мысли Лэша, режим гегемонии определялся 
символическим порядком, превращающим всех в послушных  
детей, следующих закону отца («эпистемическая власть»), то сего-
дня возникает сопротивление этому порядку при опоре на «реаль-
ное». Это влечет за собой изменение механизма власти. В этом 
контексте возникает вопрос, может ли естественный язык, которым 
традиционно пользуется гуманитарное знание, выполнять комму-

                                           
1Lash S. Power after hegemony: Cultural studies in mutation? // Theory, culture 

a. society – L., 2007. – Vol. 24, N 3. – P. 56. 
2 Ibid. – P. 58. 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

19

никативные функции? Характерно, что, согласно Лэшу, в противо-
положность «эпистемическому» «реальное» не имеет языкового 
выражения. Власть в постгегемонистском порядке становится  
«онтологичной». Онтологический порядок возникает в результате 
многообразных самоопределений, которые размывают универсаль-
ные принципы и представления о консолидированных классах  
и организациях, формируемых сверху вниз. Человек сам выбирает 
порядок своих действий, но при этом тип его поведения не следует 
универсальным цивилизационным принципам и нормам, сближаясь 
таким образом с типом поведения других живых организмов.  
Вещная ориентация в поведении человека означает конец абст-
рактной этики, универсальных абстрактных норм, теряющих свою 
силу. Если, например, члены правительства Грузии оплачивались 
американскими деньгами (и делалось это открыто), то это наглядно 
подтверждает, что здесь «не работают» традиционные нормы этики 
и универсальные правила парламентаризма. Такая ситуация отра-
жает новый тип глобальных коммуникаций, изменяющих традици-
онную сущность правил поведения. Соответственно, полагает Лэш, 
становится невозможным основанное на общих нормах граждан-
ское общество, а тем более глобальное гражданское общество.  
Речь идет, таким образом, о коренном изменении формирования 
цивилизационного порядка. Цивилизация основывается на общих 
нормах. Теперь же речь идет о вхождении в постцивилизационную 
реальность. Соответственно социологические теории, основанные 
на понятиях нормативности, теряют под собой фактическую  
почву1. В обществе начинает доминировать не столько стремление 
к понятиям, сколько массовая жажда ощущений и впечатлений. 
Испаряется и потребность в освоении цивилизационного порядка, 
основанного на твердо установленных исходных принципах. О них 
следует забыть, поскольку они основаны на метафизическом Лого-
се, смысл которого может сохраняться в формальных ритуалах,  
но не в действительной жизни. 

В действительной жизни наблюдается дифференциация, ко-
торая требует проникновения знания в капилляры жизни. Жизнь 
воспроизводит себя не через посредство равновесия, а через хрони-

                                           
1 Lash S. Power after hegemony: Cultural studies in mutation? // Theory, culture 

a. society – L., 2007. – Vol. 24, N 3. – P. 62. 



Введение 

 

20

ческое отклонение от него: человек не нормализуется, а самооб-
разуется в различиях. И когда власть начинает действовать имма-
нентно, она сама вступает в реальность дифференциации. 

Лэш находит подтверждение этой точки зрения в том факте, 
что Соединенные Штаты якобы добились доминирования в гло-
бальном порядке не путем навязывания всем своей дисциплины 
извне, а именно посредством контроля над механизмами глобаль-
ной коммуникации. Эта точка зрения несколько отступает от фак-
тов реальной политики Соединенных Штатов Америки. Однако в 
ней содержится верное наблюдение об использовании новых форм 
коммуникационной власти. Их можно определить как формы ки-
бернетического влияния. Кибернетическое влияние действует опе-
рационно, через посредство команд, контроля, коммуникации и 
разведки, а не традиционно – через смыслы, идеологии или культу-
ры. Это – реализация стратегии через движение и коммуникацион-
ное воздействие. В прежней политике легитимность обеспечивали 
идеологические константы, серьезность речи в обоснованном дис-
курсе; кибернетическое влияние, действуя через посредство ком-
муникации, легитимизирует себя изнутри, путем собственного 
осуществления. Коммуникации не нуждаются в социальном обсу-
ждении и контакте; они экстрапарламентарны1. Такая позиция объ-
ективно обесценивает общие нормы демократии и универсальные 
принципы. Логика эмпиризма жизни говорит о том, что ради дос-
тижения нужной цели их подчас отбрасывают как «ненужный 
хлам». Так следует ли вообще держаться за них как за ценность? 
Что является критерием правильного ответа на этот вопрос? Если 
строго следовать логике фактов политической жизни, то сохране-
ние ценностей демократии становится сомнительным. Но если об-
ратиться к внутреннему миру человека, его интеллектуальным и 
нравственным предпочтениям, то отказ от принципов кажется са-
моотречением.  

Таким образом, человек оказывается перед проблемой выбо-
ра. Здесь проходят практическую проверку функции гуманитарно-
го знания, и наступает момент истины. Следуя гуманитарному  
знанию, его принципам, человек сохраняет свое самосознание, 

                                           
1 Lash S. Power after hegemony: Cultural studies in mutation? // Theory, culture 

a. society – L., 2007. – Vol. 24, N 3. – P. 67. 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

21

нравственную и интеллектуальную самостоятельность; отрекаясь 
от принципов гуманитарного знания, человек впадает в полную 
зависимость от манипулятивной культуры. Следствием оппортуни-
стической адаптации к манипулятивной культуре становится  
эрозия фундаментального качества человека – способности  
свободного выбора. Соответственно доминирование манипулятив-
ной культуры рождает теоретическое представление о возможно-
сти «нечеловеческой» цивилизации, а вместе с тем и цивилизаци-
онное исследование «культуры вещей». Позитивистская традиция 
перерастает в крайний эмпирицизм мира вещей и событий, соеди-
ненного с трансцендентальным эмпирицизмом виртуального  
бытия, в котором человек играет роль исполнителя требований по-
рядка, установленного внеперсональным, нечеловеческим интел-
лектом. В этой подчиненности порядку, независимо от его челове-
ческого смысла постгегемонистская политика и находит свою 
«этику», этику фактичности жизни, а не универсальной нормативности, 
которую она полагает абстрактной и не соответствующей фактам.  

От отношения к теории «нечеловеческой» цивилизации во 
многом зависит судьба гуманитарного знания и соответствующих 
научных дисциплин, таких, как культурология и философская  
герменевтика. С точки зрения теории «нечеловеческой» цивилиза-
ции их должна вытеснить новая универсальная дисциплина –  
информатика. Цивилизационная роль информатики в информаци-
онном обществе действительно изменяется качественно, отражая 
многообразие реальных коммуникаций, доминирование кратко-
временных связей, связей на больших расстояниях, осуществляе-
мых быстрее исторических цивилизационных связей. Но значит ли 
это, что в том порядке, который присущ системе информационных 
коммуникаций, опирающейся на историческую традицию, икони-
ческая, символическая форма культуры должна коллапсировать?  
В действительности происходит прямо противоположный процесс: 
наблюдается ренессанс символических, иконических форм культу-
ры. И это объясняется тем, что отречение от вечных ценностей 
влечет за собой духовное опустошение человека, распад целостного 
восприятия жизни, без которого невозможно понимание ее смысла. В 
этом контексте возникает и другой вопрос: сохраняет ли свое значение 
исходный философский тезис Декарта «Cogito ergo sum», разделяющий 
реальность на две неравные в ценностном отношении части? 



Введение 

 

22

В соответствии с этим тезисом достоверность, а значит, и 
подлинность бытия определяется истинным мышлением. Способ-
ность мышления – это атрибут субъекта. Субъект – ведущая, опре-
деляющая истину цивилизационного бытия реальность, заключен-
ная в человеке.  

Эта философская позиция метафизически наделяет адекват- 
но мыслящего человека особым статусом, выделяющим его  
из всего мира объективности. В этом сущность философской пози-
ции модерна совпадает с исходными принципами сократической 
культуры.  

Теоретическая ментальность модерна имеет свою внутрен-
нюю логику. Объективность в структуре этой логики получает 
статус истинности от субъекта. Объективность, таким образом, 
превращается в предмет как продукт исследования для практиче-
ского воздействия и изменения. Предмет становится истинным  
постольку, поскольку он соответствует своему понятию. Это 
представление становится базисом создаваемой человеком культу-
ры. Вместе с тем это знак уникальности человека как творца циви-
лизации. 

В этом контексте атрибут объективности – это цивилизаци-
онная пассивность. Объект не может превратить субъекта в пред-
мет своего исследования для практического воздействия. Изна-
чально объективность лишена способности создать цивилизацию. 
В этом представлении заложена принципиальная невозможность 
«нечеловеческой» цивилизации. Разум играет фундаментальную 
роль в становлении и эволюции цивилизации. Эта эволюция рож-
дает такие черты цивилизации, которые находятся в соответствии с 
его универсалиями. 

Однако, как оказывается, практическая реализация универса-
лий разума в исторической жизни отбрасывает тень на их истин-
ность. 

Как известно, исходный тезис картезианского рационализма 
получает свой общественный эквивалент в культе Разума, провоз-
глашенного Французской революцией. На основе этого культа по-
лучают легитимность принципы свободы и справедливости.  

Философия в лице Гегеля дает рациональное обоснование 
культу разума, признавая, что закон жизни человека, идущий от 
Авраама, не может прийти к человеку ни с небес, ни из гроба, ибо 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

23

он дан в его разуме1. Именно разум – это путь постижения абсо-
лютной сущности бытия, так что ее можно диалектически предста-
вить как всеохватывающую реальность, эквивалент знающего себя 
Абсолюта, а значит, универсальную духовность.  

Закон жизни, как закон разума, означает конечное совпаде-
ние в самой действительности логики науки и нравственности. 
Соответственно универсальность категорий жизни должна нахо-
дить свое воплощение в прогрессе научного знания, который лома-
ет все преграды на своем пути, получая свою практическую само-
реализацию и подтверждение своей истинности в нарастающей 
мощи техники. Приоритет разума в постановке и достижении целей 
определяет теперь «лицо» цивилизации, критерии принятия реше-
ний и оценки их практических результатов. Вместе с тем возника-
ют и симптомы его «сбоя». И. Кант, обнаруживая антиномии разу-
ма, как бы предвосхитил те противоречия, которые с полной 
очевидностью проявили себя в ХХ в. Истины науки, получающие 
практическую реализацию в нарастающей мощи техники, как ока-
залось, имеют следствием нарушение универсальных нравствен-
ных истин, поскольку создают потенциал самодеструкции цивили-
зации. Не значит ли это, что истина разума оборачивается 
абсолютным неразумием? Представляется печальной и социальная 
судьба универсалий разума. Эти универсалии утверждают равенст-
во индивидов, их равное право на свободу и справедливость. Одна-
ко в системе цивилизационных отношений правилом является не-
равенство отношений, долгов и обязанностей: детей перед 
родителями, родителей перед детьми, учителя перед учеником и 
ученика перед учителем, работодателя перед работником и работ-
ника перед работодателем, чиновника перед обществом, командира 
перед солдатом и солдата перед командиром. Формирование само-
сознания, адекватного нравственному долгу и социальным обяза-
тельствам, – это цивилизационное поле истины. Здесь приоритет-
ными являются принципы самопожертвования, помощи и 
благодарности, взаимозависимости и готовности действовать во-
преки рациональному расчету. Но как же быть с истинами универ-
салий? 

                                           
1 Гегель Г.В.Ф. Жизнь Иисуса // Философия религии. – М., 2007. – Т. 1. –  

С. 58. 



Введение 

 

24

Разве не очевидно, что истины универсалий составляют ду-
ховную сущность личности, обеспечивающую ее комфортное 
взаимодействие с другим, следующим таким же принципам? Уни-
версалии формируют внутреннюю целостность личности. Они не 
вступают в противоречие друг с другом, образуя гармоничную 
виртуальную реальность. 

В силу этого личности можно давать целостную характери-
стику как благородному и честному человеку, носителю справед-
ливости и свободы, либо, напротив, как вору и обманщику, духов-
ному рабу и т.д. 

Вместе с тем практическое следование универсалиям всегда 
и во всем влечет за собой очевидные трудности в достижении ус-
пеха в реальной жизни. В силу этого, признавая виртуальную исти-
ну универсалий, индивид совершает отступления от них в реальной 
жизни. Таким образом, человек оказывается обреченным на «гре-
ховность», как постоянное отступление от истины. Если грех неиз-
бежен, то тогда возникает великий соблазн превратить истины 
универсалий в прикрытие успеха любой ценой. В этом и заключа-
ется специфическая «истина» макиавеллизма.  

Но что при этом происходит с личностью? Личность, сле-
дующая «истине» успеха любой ценой, разрушает коммуникатив-
ные социальные и нравственные связи с другим и тем самым утра-
чивает смысл собственного бытия. Это явление исторически 
обретает общий социальный характер. 

Что это значит? Это и означает деструкцию собственной че-
ловеческой сущности, переход в «нечеловеческое» состояние. 

Это состояние кардинальным образом видоизменяет миро-
восприятие. 

Дурс Грюнбайн, известный немецкий поэт, рассматривает 
происходящее видоизменение мировосприятия как исчезновение в 
застоявшемся времени. Это – не физическое исчезновение, а исчез-
новение позитивного смысла бытия личности. Вот как Дурс Грюн-
байн описывает это состояние: 

 
Вот он я, некий тип 

в европейской словесной 
Вьюге... 

Горы мусора, заросли жести, 
Кариозные зубы домов 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

25

Под названием улиц... 
Поп-пропаганда. 

«Все крикня!» 
Мой ответ, словно шепот, плевок 

против ветра... 
Кто я – остроумец; щекочемый 

звездным светом? 
В ванне холодной ночью, неонигилист... 

Печальный живот свой качаю 
В пищеваренье... 

Сплю у экрана, повсюду крики 
«Пустите нас прочь 
прочь отсюда, 
пустите!» 
Anywhere... 

Anywhere out... 
Any where out of the world1. 

 
Окружающая цивилизация теперь воспринимается как горы 

мусора и заросли жести, а информационно-манипулятивная куль-
тура как «крикня». 

Так как же понимать цивилизационную истину? 
Попытки найти разрешение этих противоречий с помощью 

семантических упражнений не принимаются серьезной теорией, 
поскольку она стремится определить смысл парадоксов, а не делать 
вид, что их не существует вообще. Источник парадоксов универса-
лий разума подчас усматривают в фундаментальных гносеологиче-
ских разделениях, которые считались условием постижения исти-
ны. Это – разделение субъекта и объекта, внутреннего и внешнего, 
частного и публичного, теории и практики, науки и религии, факта 
и ценности. Этим путем двинулся постмодернизм. Постмодернизм, 
как представлялось его теоретикам, устранял главный источник 
логических противоречий. Неистинность универсалий вытекала из 
представлений о субъекте как носителе истины. Не значит ли это, 
что субъективность с ее универсалиями «налагалась» на объектив-
ность, искажая ее смысл? 

С другой стороны, если факты реальной жизни воспринима-
ются как существующие сами по себе, то это тоже искажение,  

                                           
1 Грюнбайн Д. Вариации без темы. – М., 2007. – С. 34–35. 



Введение 

 

26

поскольку всякий факт есть факт восприятия, а иными словами – 
фиксированного текста. Если вся действительность совпадает с 
доступным текстом, то тогда проблема решается сама собой:  
особый статус субъекта исчезает, а вместе с тем исчезают и проти-
воречия, которые возникают как следствие представлений субъекта 
о принципах и нормах жизни. Но разве превращение действитель-
ности в текст – это не произвольное допущение, с опровержением  
которого человек сталкивается на каждом шагу действительной  
жизни? 

Ответ на этот вопрос зависит от того, что понимается  
под действительной жизнью. В информационном обществе вклю-
ченность человека в мир массмедиа воспринимается им как при-
общенность к подлинности жизни. Если человек «погружен» в  
информационный космос, то тогда информация становится для  
него всей реальностью. Человек теперь может выстроить свой  
цивилизационный космос с помощью информационных механиз-
мов. В итоге кардинально меняется весь его образ жизни. Происхо-
дит технологизация и медиатизация самой жизни. Жизнь человека 
оказывается заданной механизмами действующих технологий и 
информационных процессов. Человек перестает нуждаться в пони-
мании объективной сущности цивилизационного бытия. Это «по-
нимание» замещает действующая технология, которая функциони-
рует в соответствии с кодами коммуникации. Коды коммуникации 
становятся всеохватывающими – это коммуникационные коды об-
щения на уровне разума, на биополитическом уровне человеческо-
го мозга, генетические коды общения живых организмов и кодиро-
вание в нанотехнологиях неорганического мира. 

Традиционно цивилизация была открыта в отношении транс-
ценденции. Она духовно исходила из реальности великой неопре-
деленности, которая определяла свободу формирования отношений 
человека с другим человеком и с природой. Теперь же неопреде-
ленность исчезает в алгоритмах. Человек, усвоивший алгоритмы, 
видит свою судьбу от момента рождения до самой смерти. Именно 
из этого мира человек и стремится вырваться куда угодно. 

Казалось бы, полная ясность в понимании окружающей ре-
альности оборачивается полным непониманием сущности человека 
и природы. Создание гармоничной системы информационного 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

27

космоса превращается в ту пелену майи, которая скрывает пути 
объединения людей на единой духовной основе.  

Традиционно такое объединение возникает как общий про-
цесс духовного возвышения человека, самоотождествления с  
высшей духовной истиной бытия, получающей конкретное выра-
жение в образе мышления и жизни универсальной сингулярности 
(Будда, Заратустра, Моисей, Иисус Христос, Магомет и т.д.) либо  
в универсалиях Разума. Коллапс традиционной культуры порожда-
ет новый тип коммуникации посредством информационных сетей, 
который сводится к обмену информацией. Однако обмен инфор-
мацией не означает духовного самоотождествления. Соответст- 
венно теория оказывается перед взаимоисключающими возможно-
стями: возможностями культурного солипсизма и крайнего реляти-
визма, с одной стороны, и пустой декларации о гармоничном слия-
нии человека с окружающим миром – с другой. Но наибольшие 
трудности возникают в силу видимой невозможности соединения 
свободной воли субъектов с причинно-следственным миром объек-
тивности, имеющей онтологический статус. Не значит ли  
это, что для современного человека сбывается прозрение Горгия, 
который говорил, что ничто не существует, а если что-либо суще-
ствует, то оно непознаваемо для человека; если оно и познаваемо, 
то все же непередаваемо и необъяснимо для ближнего. Ключевой 
вопрос современности – как возможно возвращение человека к  
истинной цивилизационной реальности? Поиск ответа на этот  
вопрос приводит к специфическому расщеплению теории. Это 
расщепление теории нашло свое отражение в различных версиях, 
либо отрицающих ценность мировоззрения, либо требующих его 
сохранения. 

Вместе с тем закономерно возникает вопрос: что стоит за 
этим расщеплением теории? Можно ли его рассматривать как ре-
зультат свободного движения мысли, или же в нем находит кос-
венное выражение сложность проблемы цивилизационной истины? 
Цивилизационная истина, ее определенность и вместе с тем тайна 
определяется поиском Разума на границах феноменального мира и 
трансценденции, собственного сознания человека и сознания дру-
гого. Поскольку человек заключает себя в комфортный, но ограни-
ченный мир информации, он оказывается в перманентном иллю-
зорном состоянии.  



Введение 

 

28

Оказывается, истина чистой субъективности, логически пра-
вильного универсального мышления, и истина объективности как 
соответствия мышления эмпирически данному факту, не завися-
щему от универсалий мышления, в равной степени отступают от 
сущности цивилизационной реальности.  

Природа цивилизационной истины превращается в тайну, 
требующую своего открытия. И пока действительность разделяется 
на субъективность и объективность, эта тайна кажется нераскры-
ваемой вообще. 

Дело в том, что разделение действительности на субъектив-
ность и объективность маскирует сущность «третьей», субъект-
объектной цивилизационной реальности. В цивилизационной ре-
альности движение мысли совпадает с движением предмета в силу 
того, что предмет формируется движением мысли, а движение 
мысли корректируется объективными свойствами предмета. Исти-
на открывается в этом взаимодействии. И открытие этой истины 
порождает творческий энтузиазм, стремление закрепить путь исти-
ны в сакральных представлениях, которые не являются ни простым 
отражением действительности, ни продуктом воображения. Это – 
найденное жемчужное зерно истины как ориентира общего пути 
цивилизации. Цивилизационная истина – это снятие самостоятель-
ности бытия природного и духовного, физического и ментального 
начал. Но это не пустое их отрицание как превращение в ничто, а 
ничто самостоятельности естественного и духовного взятых сами 
по себе, их соединение в третьем, в котором естественное и духов-
ное, выявляя свою «конечность», становятся в своем единстве 
предпосылкой виртуальной бесконечности цивилизационной ре-
альности.  

Специфика цивилизационной истины определяется ее спо-
собностью выразить сущность «третьей», цивилизационной реаль-
ности, как универсальной сингулярности. Эта истина не сводится к 
универсалиям рассудка. Рассудок рождает два типа универсалий. 
Первый определяется механизмом абстрагирования от индивиду-
альной природы явлений и получения таким образом общих поня-
тий, предельным выражением которых оказываются категории. 
Второй тип универсалий определяется нахождением принципа, 
отвечающего универсальному интересу любого человека. Предель-



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

29

ным выражением этого типа универсалий является категорический 
императив, сформулированный И. Кантом. 

Универсальная сингулярность как цивилизационная истина – 
это открытый образец, который дает положительный результат в 
процессе своей правильной практической реализации. Это и есть 
истина разума, имеющая форму образа-схемы.  

Становление цивилизационного самосознания происходит в 
результате выявления в процессе социального опыта цивилизаци-
онного общего в самой действительности, образе жизни человека. 
Постигаемое таким образом общее переходит во внутреннюю  
сущность общественного сознания в качестве краеугольного  
камня культуры. С этой точки зрения можно мыслить культуру в 
контексте истории становления бытия. Становление универсально-
сти бытия есть вместе с тем и становление человека как создателя 
культуры, в том числе и культуры социально-политической. Этот 
процесс обусловливает и возможность гражданского общества  
в рамках отдельного государства и глобального гражданского  
общества. 

Вместе с тем становится очевидно, что концепция биовласти 
находится вне поля цивилизационной истины, поскольку она ори-
ентирует на использование естественных влечений человека в ме-
ханизмах социального управления, а значит, эрозию его внутрен-
ней сущности как создателя культуры. 

Логическим следствием такого подхода становится ориента-
ция на создание цивилизации, основанной на идее киборга. Эта 
идея кажется соответствующей современным тенденциям научно 
разработанной коррекции человека, его физических недугов  
и интеллектуальных ограниченностей. Происходит формирование 
информационных механизмов, значительно расширяющих интел-
лектуальные возможности человека. Это выражается в создании 
методов и средств сращения биологического субстрата тела чело-
века с «мудрой» электроникой. Наряду с созданием искусственного 
глаза, искусственного уха, ритмоводителя сердца открывается  
перспектива создания чипа, вживление которого в организм чело-
века позволит освободить его от необходимости писать, читать, 
запоминать и заучивать. Профессор Шабалин в этом контексте  
рассматривает теорию трансгуманизма, которая открывает путь 
превращения человека в хомютера (производное понятие от хомо 



Введение 

 

30

сапиенс и компьютера)1. Эти реалии современного информацион-
ного и медицинского прогресса сублимируются до таких философ-
ских обобщений, которые подводят к новому истолковыванию 
сущности цивилизационного субъекта. Поиск нового цивилизаци-
онного субъекта оправдывается тенденциями превращения народа 
в аморфную толпу, перемещающуюся в пространстве с помощью 
красиво оформленного железа. Эта толпа утратила свою единую 
цивилизационную сущность и поэтому не может найти своего мес-
та в исторической эволюции цивилизации. Этим определяется и 
презрительное к ней отношение2.  

Человек оказывается в цивилизационном вакууме. Поскольку 
сам человек самостоятельно не может из него выбраться и не про-
являет желания сделать это, то путь спасения цивилизации возмо-
жен лишь на пути к цивилизации «нечеловеческой». Такова види-
мая логика современной действительности. Однако характер 
цивилизации определяется не протезами, которые использует чело-
век, а сущностью соответствий в субъект-объектной реальности.  

Эти соответствия могут истолковываться крайне односто-
ронне, если межчеловеческие отношения, в силу утраты своей  
цивилизационной подлинности, вытесняются отношениями соот-
ветствий человека с не-человеком. Особенности эволюции совре-
менных межчеловеческих отношений все более отчетливо выявля-
ют тенденцию качественного изменения сущности отношений 
человека с животным. В этих отношениях начинают искать ту 
«подлинность», которая компенсирует фальшь и противоестест-
венность межличностных отношений. Этот путь воспроизводит в 
                                           

1 Московский комсомолец. – М., 2007. – 1 ноября. – С. 6.  
2 Дурс Грюнбайн так описывает эту ситуацию:  

«Захваченная скоростной железóй 
толпа 

Обслюнявленная, переваренная, 
раздавлена с отвращением 
Или застряла в одном 
из пищеводов города. 

И ты зависаешь 
снова 

в самой середине: 
“Посреди нигде”» 

(Грюнбайн Д. Вариации без темы. –  М., 2007. – С. 25). 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

31

новых условиях идею, высказанную Екклесиастом, который в 
сердце своем говорил о сынах человеческих, что они сами по себе – 
животные, «потому что участь сынов человеческих и участь жи-
вотных одна... и нет у человека преимущества перед скотом»1. 

Фиксация отсутствия преимущества человека перед скотом 
имеет далеко идущие цивилизационные следствия.  

Ключевая проблема цивилизации как раз и состоит в уходе 
человека от скотского состояния, а не в отождествлении сущности 
своего бытия с этим состоянием. Это состояние свидетельствует о 
растерянности и потерянности в возникающем лабиринте маршру-
тов цивилизации.  

Неоднозначные по своему смыслу маршруты соединения че-
ловека с «подлинной» цивилизационной реальностью порождают 
взаимоисключающие философские тенденции. 

С одной стороны, наблюдаются попытки вдохнуть новую 
жизнь в теистические представления прошлого, либо легитимизи-
ровать общую форму теистической ментальности как механизм 
цивилизационной суггестии. Теистический гуманизм, несмотря на 
свою неопределенность, а возможно благодаря ей, полагается более 
подходящим для современного мультикультурального мира2.  

C метафизическим подходом начинает перекликаться и на-
учно-техническое видение исходной сущности бытия как знаковой 
реальности, недоступной для разумной расшифровки. В точном 
восприятии знаковой реальности более адекватными оказываются 
новейшие компьютеры. Это, прежде всего, ритмы Вселенной, фик-
сируемые точными приборами и обрабатываемые математически 
компьютерной техникой. Именно математический подход с этой 
точки зрения полагается единственно научной формой интерпрета-
ции культуры и гуманитарного знания. Освобождение от «антро-
поцентрической иллюзии» означает, что математический расчет 
должен стать основанием для принятия человеком правильных ре-
шений во всех обстоятельствах жизни. Какие же следствия порож-
дает абсолютизация математического расчета? В итоге в историче-

                                           
1 Еккл. 3:19. 
2 Lapsley J.E. Can these bones live?: The problem of moral self in the Book of 

Ezekiel. –B., 2000; Taylor C. Sources of the self: The making of the modern identity. – 
Cambridge, 1989. 



Введение 

 

32

ской науке, например, возникают странные аберрации, деформи-
рующие и факты, и время исторической науки. Не менее странные 
явления возникают и в оценках и самооценках поступков людей в 
обыденной жизни. Яркой иллюстрацией возникающих странностей 
может стать логика поведения битцевского маньяка, который в хо-
де судебного разбирательства его дела приводил именно математи-
ческие аргументы для подтверждения «правильности» своих реше-
ний. «Если вы меня посадите пожизненно, – говорил он, – то 
сидеть мне там не более 60 лет – это получается один год за каждое 
убийство. Люди за кражу и то больше сидят. А если приговорите 
меня к смерти, то отнимете мою одну жизнь взамен 60, которые я 
уже отобрал. В любом случае я в выигрыше... Я считаю, что все 
сделал правильно и не раскаиваюсь»1. Если, следуя математиче-
скому расчету, приговаривать такого рода убийц к десяткам тысяч 
лет, как это сделал испанский суд применительно к задержанным 
террористам, то исполнение такого наказания оказывается нере-
альным.  

Математические и естественно-научные подходы к решению 
гуманитарных проблем выявляют свою ограниченность. Иное ка-
чество требует и иной методологии. Как в свое время правильно 
заметил Л. Витгенштейн, если бы всемогущая личность, знающая о 
продвижениях всех тел в мире, мертвых и живых, знающая обо 
всех состояниях разума всех людей, создала огромную книгу, со-
держащую полное описание мира, то эта книга все же не содержала 
бы предложений, которые в абсолютном смысле были бы возвы-
шенными, важными или тривиальными. Если в этой книге мы про-
чтем описание убийства во всех его физических и психологических 
деталях, то простое описание этих фактов не будет содержать эти-
ческого суждения. Иными словами, во всем бесконечном многооб-
разии фактов, анализируемых вне контекста «антропоцентрической 
иллюзии», невозможно выявлять ни этической, ни эстетической, ни 
прагматической иерархии. Но без выявления такой иерархии ста-
новится невозможным верное суждение о пути человека в мире 
субъект-объектной цивилизационной реальности.  

Как оказывается, действительная оценка смысла поступков 
человека в отношении другого человека, как и его жизнедеятельно-

                                           
1 Комсомольская правда. – М., 2007. – 17 октября (№ 153). – С. 6. 



Гуманитарное знание и информация:  
Парадигмы взаимодействия 

 

33

сти в целом, утрачивает адекватную почву, коль скоро она «осво-
бождается» от «антропоцентрической иллюзии». Такое «освобож-
дение» коренным образом изменяет смысл отношения к человеку, 
который ставится в общий ряд других вещей и утрачивает таким 
образом свою абсолютную ценность. Соответственно по своим ка-
чествам человек оказывается «ниже» некоторых приборов и биоло-
гических организмов.  

Такое видение ситуации человека порождает специфическую 
теоретическую слепоту, а именно невидение того фундаментально-
го качества, которое формируется посредством внутренней работы 
его духа. Внутренняя работа духа – это не простое отношение «я» с 
предметом, а движение в себе, как переход от одного содержания в 
понимании себя к другому, в котором проявляется тенденция к ци-
вилизационному возвышению или цивилизационной деградации. 

В ежегоднике рассматриваются новейшие тенденции в тол-
ковании фундаментального изменения роли человека как цивили-
зационного субъекта. Ключевая его цель состоит в том, чтобы дать 
правильный ответ на вопрос: сохраняет ли человек свой специфи-
ческий цивилизационный статус в информационном обществе или 
же он теряет его? 

Как показано в ежегоднике, переоценка роли человека как 
цивилизационного субъекта уходит своими корнями в коренную 
ревизию принципов сократической культуры, начатую Фр. Ницше. 
И эта переоценка в конечном счете породила эпистемологические 
проблемы, которые, как представляется, могут найти свое разре-
шение в признании сложной структуры истины и в раскрытии спе-
цифики истины цивилизационной. Это требует теоретической раз-
работки концепции «поля истины»1. Эта концепция соответствует 
третьей парадигме взаимодействия гуманитарного знания и ин-
формации. Она создает гносеологические основания органического 
соединения информационного прогресса с утверждением духовно-
го единства общества. Человек восстанавливает свою творческую 
цивилизационную функцию, свою автономию, позволяющую избе-

                                           
1 Скворцов Л.В. Теория истины: Цивилизационный аспект // Культуроло-

гия. – М.: ИНИОН, 2005. – № 2 (33). – С. 177–214; № 3 (34). – С. 160–196. Сквор-
цов Л.В. В.В. Розанов и теория истины // Литературоведческий журнал. – М.: 
ИНИОН, 2006. – № 20. – С. 118–132.  



Введение 

 

34

гать крайностей, которые ведут к различным формам редукцио-
низма. 

Человек как цивилизационный субъект находится под воз-
действием исторически сложившихся реалий жизни общества и 
вместе с тем он стоит перед «открытостью» цивилизационного бы-
тия, которая требует от него способности к творчеству. В свою 
очередь это творчество попадает точно в историческую цель лишь 
в том случае, если оно «схватывает» объективную возможность как 
реальность виртуального бытия. В процессе творчества и открыва-
ется человеку цивилизационная истина. 

И думается, прав Скотт Лэш, когда он исходит из того, что 
человек – это двойственное существо – эмпирическое и метафизи-
ческое. Научные исследования человека применяют либо эмпири-
ческую методологию, либо метод интерпретации, отражая тем са-
мым реальность противоречивости человека. Лэш полагает, что 
возможно применение третьего метода исследования человека – 
«топологического», имеющего дело как с действительным, так и с 
виртуальным в жизни и деятельности человека. Или точнее, как 
утверждает Лэш, – с действительным как виртуальным1. В этом 
выражается совпадение его основной мысли с теорией поля исти-
ны. 

В ежегоднике рассматривается совокупность возникающих в 
этом контексте эпистемологических, культурологических, фило-
софских, литературоведческих и лингвистических проблем. 

Редакция ежегодника рассчитывает на то, что публикуемые 
материалы привлекут внимание специалистов к наиболее актуаль-
ным и острым методологическим проблемам цивилизационной 
эволюции и позволят выработать в системе образования правиль-
ные подходы к их освещению.  

                                           
1 Theory, culture a. society. – L., 2007. – Vol. 24, N 3. – P. 73. 

 


	Л.В. СКВОРЦОВ ВВЕДЕНИЕ ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ И ИНФОРМАЦИЯ:ПАРАДИГМЫ ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ

